4 Rundbrief Pro Missa Tridentina Nr. 35, Januar 2009
Nostalgie oder Avantgarde?

Warum die , Alte M esse’

keine alte M esse ist

Im Folgenden drucken wir mit freundlicher Genehmigung einen Artikel ab, der in der
Dezember-2008-Ausgabe des ,, Vatikan-Magazin“ erschienen ist.

In letzter Zeit hat sich in der Szene traditions-
verbundener Menschen ein Begriff eingeburgert,
der den Unbedarften fatal an die Fans von Captain
Kirk und seiner Mannschaft erinnert.

Denn ahnlich, wie sich die Liebhaber des
Raumschiffs Enterprise als,, Trekkis* bezeich-nen,
so geben sich die Anhénger der sogenannten
»Alten Messe* gerne selbst den Namen ,, Tradis* und
werden dadurch — gewollt oder ungewollt - zum
Fanclub. Sie ordnen den Traditionsverbundenen in
einen bestimmten Karton ein. Esist der Karton, in
dem sich seit einiger Zeit Dinge wie
Schallplattenspieler, Kittel schiirzen, Max-Rabe-
CDs, Telefonapparate mit Wahlscheibe und
Handkaffeemihlen befinden.

Auf ihm steht geschrieben ,, Gute Alte Zeit* oder
»Nostalgie’. Aber wasist Nostalgie, die einen
Menschen dazu fuhrt, Dinge zu kaufen, die der
allgemeine Fortschritt langst entsorgt hat, weil sie
von anderen — zeitgeméa3eren und funktio-nableren
— abgel 6st wurden? Wieso sehnen sich Menschen
nach Unpraktischem, wahrend sie doch von
Praktischem umgeben sind? Wo liegt der Reiz der
Dampflok oder des Kaminofens gegeniiber dem ICE
oder der Zentralheizung?

Denn es gibt jakein Zurlick. Die Zeit ist Uber

die Dinge und die Lebensart hinweggeschritten.
Und das Bedrfnis nach dem ,, Guten Alten*,
dasjazum Zeitpunkt seiner Ablosung

keineswegs das ,, gute” Alte war, sondern das
Uberholte und Ausgediente, entsteht immer mit
einem gewissen zeitlichen Abstand zu der Zeit,

in der die Dinge waren. In dem Zeittunnel, der
siemit ihrer Wiederkehr in der Gegenwart
verbindet, verpuppen sie sich in einen Kokon der
Verklérung. Die Songs von Max Rabe erinnern
nicht an die schlechte Zeit der Weltwirtschafts-krise
zwischen den Weltkriegen, in denen sie
entstanden sind, oder gar an die Bombennéchte
der 40er-Jahre, sondern lassen die glamourdsen
Ballnéchteim Hotel Adlon in Berlin oder

die Mode der Goldenen Zwanziger vor dem
geistigen Augen erscheinen, in denen Manner
Herren und Frauen Damen waren. Und mit der
Kittelschiirze assoziiert man nicht in erster Linie
ein diskriminierendes Hausfrauenimage,

sondern die Zeit, in der es noch keine Patchwork-

Familien gab. Etwas, das heute selten geworden ist

und nach dem man sich sehnt.

Daher grindet die Nostalgie in der Erfahrung,

dal3 der Fortschritt auch Verluste riskiert und

etwas einmottet, das wichtig war. Leider ist es
verschollen. Man kann es nicht mehr in seinem
urspringlichen Zusammenhang erleben. Es

bleibt ein Zitat aus einer vergangenen Zeit.

Man kann von ihr trdumen. Man kann sich in
seiner Phantasie in das Haus der Grol3mutter

oder in den Ballsaal des Wintergarten-V arieté
wilnschen. Aber man wirde aus dem Haus der
Grol3mutter flugs wieder ausziehen, wenn man
esrea bewohnen sollte, weil es darin keine
Dusche und keinen Internetanschlufd gibt.

Die Ruckholversuche des Nostal gikers schmel zen
wie Schnee in der Sonne, wenn die Gegenwartswirk-
lichkeit ihn einholt und klarstellt, dal’ es keinesfalls
wilnschenswert ist, in der vertraumt verklarten Zeit
wirklich zu leben.

Der Nostalgiker ist das reine Gegenteil von eéinem
Traditionalisten, weil er den Formen derVergan-
genheit in seiner nichternsthaften Sehnsucht

die Uberlebensfahigkeit in der Gegenwart raulbt.
Sich selbst macht er dariiber hinaus zu einem passiv
zuschauenden Zaungast der Geschichte, dem die
Nostalgie hilft zu erfahren, wo er herkommt, aber
niemals verréat, wo es mit ihm hingeht.

Inihrer Wirkungslosigkeit ist die Nostalgie politisch
korrekt. Sie belastigt die Allgemeinheit nicht mit
objektivierenden Forderungen. Ganz im Gegentell
der Traditionalismus. Er will den Formen der
Vergangenheit eine Gegenwartsbedeutung
zurtickschenken. Deswegen wirkt er gefahrlich und
manchmal auch aggressiv. Man traut ihm nicht, weil
er der Gegenwart miftraut, da3 inihr in jedem Fall
alles gut und bewahrenswert ist. Gerade deswegen
ist der Traditionalismus nicht konservativ, sondern
reaktionar. Jamehr noch: er ist Avantgarde. Er [6st
den Anspruch, nach vorne zu gehen, durch die
Schau auf das Uberkommene und Bewahrenswerte
in dem, was im Zeitalter einer zukunftsbeflissenen
Herkunftsverkennung nicht unwider-sprochen
hingenommen werden kann. -

-2-



-2-

Was Hugo Ball und die Dadaisten der 1920er
Jahre waren, das ist heute der Verfechter der
Alten Liturgie in der katholischen Kirche, der

sie nicht nostalgisch verehrt, sondern siein
aufsassiger Unmodernitét restaurieren will. Fur
die einen skurril, fir die anderen etwas Entartetes
— eben das, was die Avantgarde fur das Burgertum
ist. Nach ihrer Herkunft aus dem militérischen
Vokabular (frz. ,,Vorhut*) ist ,, Avantgarde” etwas
K Uhnes und Wagemutiges. Die Avantgarde hat
eineVision, sieist nicht burgerlich und sitzt

nicht im Sessel. Sie héngt sich aus dem Fenster
und verfolgt ein Ideal. Es mul3 nicht unbedingt
das Ideal des Fortschritts sein. Aber esist

auch nicht zu leugnen, dal3 die Avantgarde, da

wo sieim politischen oder kiinstlerischen Gewand
auftritt, fortschrittlich sein will. Siewill eine
Vorreiterrolle haben und mag keine Stagnation

in bestehenden Verhdltnissen, sofern diese Verhdlt-
nisse dazu angetan sind, dem Ideal nicht nahe treten
zu konnen.

Die Avantgarde hat zwei blutsverwandten Erzfeinde:

die Mode und den Trend. Denn Mode, sagt Chester-
ton, ist ein, Idedl, das nicht zufrieden stellt. Die
letzte Mode ist stets eine Revolte gegen die
vorletzte; wahrscheinlich die Wiederherstellung der
vorvorletzten. Das Neue revoltiert gegen das
weniger Neue, aber kaum jemals gegen das wirklich
Alte. ,Die Tochter entsetzt die Mutter, indem sie
sich wieihre Grol3mutter kleidet.”

Die Avantgarde mochte das Ideale. Sie will es

nicht hervorbringen aber in seine Néhe kommen.
Daher verachtet sie alles, was dabel aufhélt:

die burgerliche Bequemlichkeit, den tragen Trott
fertiger Antworten, den Mainstream, der allesin
sinnloser Flut fortreif3t, den Pluralismus, der sichin
der goldenen Regel sonnt, dal3 es keine goldene
Regel gibt (George Bernard Shaw) und daher jeden
Fuhrungsanspruch ablehnt. Aber gerade das will sie
ja die Avantgarde. In der Kunst, in der Literatur, in
der Politik frech und kilhn behaupten, es gabe etwas,
das weder aus den aten Sesseln noch aus den neuen
Mérkten stammt, das weder alt noch neu, sondern
gultig ist. Deswegen ist sie auch sperrig und palét in
die meisten Schadel nicht hinein.

Es mag die Machtlibernahme der Kramerseelen

in der Kirche sein, die schuld daran ist, daf3

sie den einzigen Ort, an dem der Mensch in
Reinheit seine Ideal e findet und sich sogar mit
ihnen unterhalten kann - ihren Kultraum -
ausgemistet hat wie den Stall des Augias. Und dabel

in den Worten, Klangen und Formen - den
Schatzkammern des Kultes - die Heiligkeit und
Unberthrbarkeit des Anwesenden unter dem
Mantel der Reform herausgekehrt hat wie Herakles
den Mist der dreitausend Rinder, den Konig Augias
dreif3ig Jahre lang aus seinem Stall nicht mehr hatte
entfernen lassen. Die Kirche hat zugel assen, dal3 das
Praktische wichtiger werden konnte als das Heilige,
und aus der ,,Helligen® Messe eine , Alte" Messe
wurde. Um die Tragddie der pubertierenden Phase
der Kirchengeschichte im 20. Jahrhundert recht
erfassen zu konnen, ist es nétig, sich an die Wurzel
des christlichen Kultmysteriums zu begeben, dahin,
WO es noch unstrittig war, dal3 es einen Gott gibt,
dem man Anbetung zu zollen hat. Als das Opfer
noch der gangige Ausdruck fir die Huldigung des
Geschopfes war.

Denn es gehort zur Entwicklung der Kirche, dal3 sie
sich stets als eine opfernde Gemeinschaft verstand,
die sich — schon in den Tagen der Apostel —um den
im Mysterium gegenwartigen Herrn versammelte.
Nicht um sich selbst darin zu finden. Allenfalls um
darin ,Leib Christi“ zu werden, wie es der heilige
Augustinus fordert. Eine Kommunion der besonde-
ren Art, ein Akt der Hingabe, in dem der Sich-
Hingebende selbst griindet.

Der christliche Kult ist schon an seinen Anféngen
niemals nur eine ulere Sache. Er zielt nicht auf
einen Zweck und mochte auch nicht verzweckt
werden. Er ist ein Geschehen, das ganz und gar fur
sich steht —und das heil3t: fir Gott. Er ist der
Handelnde, der Sich-Schenkende, der den Teilneh-
mer nicht blof3 auf die Zuschauerblihne oder auf die
Range des Horsaal s ruft, damit Er ihm etwas
mitteilt.

Er mochte sich selbst geben. Aber nicht gratis

und ohne Gegenleistung. Er verlangt alles, von
denen, die Ihn suchen. Er verlangt die ganze
Hingabe von denen, die in Seine Nadhe kommen.

Sie sollen sich in Ehrfurcht, Lobpreis, Dank und
Bitte - und insbesondere abgewaschen von ihren
Slnden - dem Heiligen nahen. Und zwar weil es
heilig ist und das heifd: von Gott stammend.

Es entwickelt sich ein arcanum, der —wenn auch
strikt 6ffentliche -, so doch nicht fir jedermann

- mir nichts, Dir nichts - zugangliche Kult. Der Leib
und das Blut Christi, die der Welt das Heil schenken,
sollten keine Einmaligkeit fur die dramatische
Stunde von Golgatha bleiben. Das Blut sollte auf
mystische, aber deswegen nicht weniger reale Weise
durch die Zeit flief3en. -3-



-3-

Dieses Opfer, dargebracht durch die Hand ihrer
Diener, ist das Zentrum des ganzen christlichen
Lebens. Der Kreuzestod Christi und Seine
glorreiche Auferstehung, werden ein fir den
Einzelnen nachvollziehbares Geschehen. Jeder

darf sich unter das Kreuz und vor den Eingang

des Grabes stellen. Die Liturgie desChristentums
gewinnt einen neuen Charakter. Sie Uberbietet alles
bis dahin Dagewesene: den Tempelkult zu Jerusalem
und auch die heidnischen Kulte und Mysterien. Sie
holt den almé&chtigen, zeitlosen, ewigen Gott in den
Raum und die Zeit. Und schenkt dem Menschen,
der sich mit in diesem Raum befindet, Anteil an
Seinem gottlichen Leben. Mehr a's blof3 Begegnung
ist dieses Zusammentreffen. Esist Communio,
Vereinigung mit Gott, die dort geschieht. Man trifft
sich nicht, um des Religionsstifters zu gedenken,
sich an ihn und seine Taten zu erinnern, in seinen
Worten zu schwelgen oder sich gegenseitig zu
bestétigen, dal3 man mit ihm auf dem richtigen
Weg ist. Esist die verborgene Anwesenheit Seiner
selbst, die den Menschen formt, begnadet und ihm
Kraft schenkt, in der Welt der Schatten zu leben.
Nicht umsonst bezeichnet man die Eucharistie

auch spéter als ,, Mel3opfer®, weil darin anklingt,
dal’ die Messe mehr ist als Unterricht oder eine
spirituelle Wohlfuhlstunde. Sie ist das Erl6sungsge-
schehen von Golgatha auf dem Altar.

Von ihm trennt die Teilnehmenden nur ein winziger
Schritt. Lediglich die Augen kdnnen nicht sehen,
was hier auf dem Altar geschieht. Aber es geschieht
dennoch real, nicht blof3 symbolisch. Christus, der
Sohn des lebendigen Gottes, schenkt sich hin, um
damit alles, was moglich ist, zu schenken.Die kor-
perliche Ausrichtung der Zelebration ist dabel —
naturnotwendig — der Osten und das Kreuz. Niemals
die Gemeinde. Denn es gilt, sich gemeinsam dem
Heiligen zuzuwenden.

Es geht um die Kommunikation des Menschen
mit Gott und dieist von ihrem Wesen her nicht
gleichberechtigter Dialog, sondern geschuldete
Anbetung, religio. Nur hier ist in der Alten Welt
Dramaturgie erlaubt!

Eine weitere Dimension ist von Anfang an wesent-
lich und unverzichtbar: die Musik. Sie verschonert
nicht den Gottesdienst, sie verklanglicht ihn. Noch
heute ist eine byzantinische Liturgie ohne Gesang
undenkbar. Es gibt in den orientalischen Riten keine
»Stille Messe”, well zur Liturgie das gesungene
Wort gehort. Die menschliche Stimme soll in ihrer

Singfahigkeit genutzt werden, um die Schénheit und
Einheit Gottes abzubilden.

Die musica sacraist nichts Hiibsches. Sieist schdn
und sie tragt — aus sich — dazu bel, dal3 die
Anwesenheit des Verborgenen eine kdrperliche
Dimension gewinnt. Sie fuhrt nicht nur den
Menschen padagogisch in die Néhe Gottes. Sie lat
eine Saite der anwesenden Gottheit in Raum und
Zeit klingen.

Erstes Zeichen des liturgischen Verfallsist daher
durch die Jahrhunderte, dal? die Musik zum Dekora-
tionsgegenstand verkommt. Mit dieser Grundausstat-
tung schreitet die liturgische Entwicklung in die
Zeit. Sie entfaltet in den Formen der Inkulturation
den Kern des Urspriinglichen auf unterschiedliche
Weise in Ost und West. In einem herrscht jedoch
kristallene Klarheit und Ubereinstimmung beider
Hemisphéren der Christenheit: dartiber, was die
Liturgieist und was sienicht ist: sieist Opus Dei
und nicht Menschenwerk. Sieist Anbetung und
nicht Machen. Sieist feierlich und nicht alltéglich.
Sieist schon und nicht banal. Ihre Ausstattung

ist aufwendig und nicht praktisch. Sie klingt und
scheppert nicht. Sie singt und quatscht nicht. Sie
jubelt und ist daher unverstandlich. Sie schaut in
erster Linie nach vorne auf Christus und nicht auf
den Ruicken des Priesters — und noch viel weniger in
sein Gesicht. Sieist zweckfrel und nicht thematisch.
Sie bemuiht sich im bildenden Bereich der Kunst wie
in der Musik um ikonographische Zeitlosigkeit und
nicht um Unterhaltung. Sie wirft alles, was schon
und gut ist, in die Schale und nicht blof3 ein paar
Anstandigkeiten. Sieist ein Mysterium und nicht
Erlauterung. Sieist Sakrament und nicht Symbol. In
ihr wird gehandelt und nicht blof3 gedacht. Sie will
weniger dienen, als bedient werden. Siewird in
ausgesonderten Raumen gefeiert, die an Palaste
erinnern und nicht an Horsdle oder Sparkassen

— und selbst wenn es die Armut der Umstande
erfordert, sind ihre Kirchen niemals praktisch,
sondern wirdig eingerichtet. Sieist prunkvoll und
maj estétisch und nicht burgerlich. Thr ist nichts
zuviel und nichts gut genug. Denn sieweil3, dal3 sie
der Vorhang ist, hinter dem der Lebendige Gott in
der Zeit wirkt, solange, bis dieser Vorhang beiseite
geschoben wird und wir durch ihn eintreten durfen
in die himmlische Liturgie der Engel und Heiligen.
Diese Sicht verbindet die Liturgie von Byzanz

und von Rom Uber Jahrhunderte. Denn - unabhangig
von den Unterschieden in den auf¥eren Formen —in
einem laufen die Linien bisindas 20. Jahrhundert
zusammen: dawo das christliche Kultmysterium as
latrediein — al's selbstloses, zweckfreies Dienen im
Angesicht der Gottheit verstanden wird. -4 -




-4-

Die Versuche der Reformation, damit Schlul3 zum
machen zu Gunsten von frommen bis akademischen
Bildungsveranstaltungen in ntichternen Kirchen,
spalten am Ende die Christenheit und verlassen
endgultig den Bereich des Kultischen. Der
reformierte Christ soll singen, spielen, beten,
denken, predigen, sich erinnern, um dadurch fromm
zu werden oder fromm zu bleiben. Die alte Vorstel-
lung der Véter, dal3,, Christusin der Kirche singt*
(heiliger Ambrosius), hat ausgedient. Dort, wo der
Kult in der Reformation an sein Ende kommt, hért
die Kirche Uber Nacht auf zu existieren.

Das Konzil von Trient wird zwischen 1545 und
1563 eine Antwort auf diese Entwicklung geben.
Und zwar unter anderem eine liturgische. Es erfindet
dabel nichts Neues. Aber es katalogisiert und ordnet
die liturgischen Schatzkammern neu, um sie unan-
greifbar zu machen gegen die Wirren der Zeit.

Wie bei vielen Notstandsmal3nahmen, geht dies auch
nicht ohne Verluste ab. Die sogenannte ,, Messe des
Konzilsvon Trient* hat den herben Charakter einer
rubrikalen Form an sich, die vieles aus dem
Formenreichtum de r Alten Kirche hinter sich a3t
oder diesen Formenreichtum in eine instant-artige
Trockenheit eindampfen [&3t. Der Altar wird zum
reguldren Ort des liturgischen Geschehens und seine
beiden Aul¥enseiten stutzen die alten Prozessions-
wege zu ein paar rudimentaren Korper-Drehungen
des Priesters. Oder der einst konstitutive feierliche
Gesang wird zum fakultativen Feierlichkeitselement,
das dem bereits vom Priester gebeteten Sprechtext
hinzugefigt wird und damit seine alte Rolle des
integralen Bestandtells im liturgischen Geschehen
verliert.

Allesin alem sind es aber keine Neuschdpfungen
oder wesentlichen Veranderungen, die aus dem
Tridentinischen Konzil die,, Tridentinische Messe"
hervorgehen lassen. Es sind notwendige strategische
Rettungsversuche, die dazu angetan waren, das
Glaubensgut und die Liturgie gegen die Anwirfe des
Zeitgeistes zu retten.

Das Konzil von Trient — so stellen wir fest —war
zwar bemerkenswert wichtig, hat aber in diesem
Zusammenhang nichts wirklich Neues erfunden
—schon einmal gar keine — fir die damaligen
Verhdtnisse —,, neue” tridentinische Messe.
Insofern entspricht es nicht den Tatsachen, wennin
der gegenwaértigen Diskussion sténdig suggeriert
wird, es gehe beim Motu proprio ,, Summorum
Pontificum* des Heiligen Vaters, Papst Benedikt

XVI., vom 7. Juli 2007 um die Wiederherstellung
einer Liturgie aus dem 16. Jahrhundert. Denn es
handelt sich im wesentlichen um die Liturgie des
ersten Jahrtausends, um die Liturgien des Heiligen
Papstes Gregor des Grol3en, um jene , ate” Liturgie,
dieunsinihrem Kern —z.B. im rémischen Mef3ka-
non - sogar bisin die Verfolgungszeit des dritten
Jahrhunderts zurtickfuhrt. Es geht bel der erstaunli-
chen Publikation des Heiligen Vaters um etwas
vollig anderes. es geht um die Wiederherstellung des
christlichen Kultmysteriums, das zwischenzeitlich
verlorengegangen war. Es geht um die Liturgie der
Kirche insgesamt und nicht um eine bestimmte
zeitgebundene Form. Es geht um das, was Uber das
Sein und Nichtsein von Liturgie entscheidet und das
— offensichtlich — bereits unter dem Gerdll der zeit-
geistlichen Abraumhalden des 20. Jahrhunderts
begraben zu werden gedroht hatte.

Aber hatte nicht das Zweite V atikanische Konzil
den Anspruch erhoben, so vieles Alte wiederherzu-
stellen und gerade mit den zweifelsfreien Unstim-
migkeiten, Verkrustungen und Uberlagerungen in
der Liturgie aufzuréumen? Wozu muf3 der Papst jetzt
»hinter das Konzil zurtick”, wie es heif3t?
Die Antwort ist einfach: es sind weder die akademi-
schen Diskussionen unter Liturgiewissenschaftlern,
noch die nostal gischen Bedirfnisse &sthetisch
gepragter Menschen daran schuld, dal3 es ein Motu
proprio gab. Esist schlichtweg die Tatsache, dal3 die
sogenannte liturgische Erneuerung in der Kirche
durch Abnutzung demaskiert ist. Ihr ist die Schmin-
ke langst von den Wangen gelaufen. Denn das, was
nach dem Zweiten V atikanischen Konzils aus der
Liturgie gemacht wurde, ist jaweniger eine Erneue-
rung oder Neugestaltung. Esist vielmehr das Aufpa-
radieren eines liturgischen Gemischtwarenladens, in
den man Warum unverbunden und oft geradezu
wahllos die Versatzstiicke der Vergangenheit neben
neue ldeen gestellt hat. Umzusetzen von Priestern,
die nicht mehr am Rollator der Rubriken spazieren
gehen konnen, sondern sich die choreographischen
Muster ihres liturgischen Auftretens selbst Uberlegen
muissen — ein einigermal3en schwieriges Unterfangen
flr Méanner in einer Zeit, in der so gut wiealle
profanen Manieren getotet sind. Hinzu kommen die
Folgen kontraproduktiver Einfélle, diein ihrem Kern
das Wesen der Liturgie nicht erneuern, sondern
beerdigen halfen: der faktische Verlust der Gott-
bezogenen Zel ebrationsrichtung, die Handkommu-
nion und das Aussterben der Kultsprache, die einen
unvergleichlichen Einheits- und Identitatsverlust
der dtesten globalen Organisation der Welt riskiert
hat.

-5-



-5-

In diesen alltaglichen Phdnomenen — es gibt

fast ausschliefdlich Volksaltére, fast ausnahmslos
die Handkommunion und nirgends mehr ein Wort
Latein —liegt der Hund der Krise begraben. Es geht
weniger um die akademische Hustelei im Hinblick
auf liturgiehistorische Fragen oder archéologische
Befunde, auch nicht um das unreflektierte Festhalten
an tridentinischen Schrumpfformen. Es geht um die
Frage, ob der Kult der Kirchein seiner Praxis noch
wirklich heilig ist und mit dem Lieben Gott noch
etwas zu tun hat. Und das heif3 mit anderen
Worten: es stellt sich die bange bis tabuisierte
Frage, inwieweit der Kult der Kirche Uberhaupt
noch existiert.

Man darf dem Papst wohl zugute halten, dal3

er vieles von dem Gesagten im Hinterkopf hatte,

als er sich entschied ,, aus eigenem Antrieb*
»Summorum Pontificum® zu schreiben. Sein
Schreiben ist keineswegs als Bonbon fir die
Nostalgiker zu verstehen, sondern vielmehr als
letzter Rettungsversuch, das christliche Kultmyste-
rium vor dem volligen Untergang zu bewahren.

Und so wie es sich naturlich versteht, dal? der
péapstliche Text diese Intention eher diplomatisch
verschweigt, die Schriften des Cardinal s Ratzinger
aus den vergangenen funfundzwanzig Jahren lassen
mehr astief darauf blicken, was sein eigentliches
Anliegen ist: Denn es geht ihm nicht um die
Beruhigung einer kirchenpolitischen Rankiine
zwischen Linken und Rechten, Tradis und Sponties,
Nostalgikern und Modernen. Es geht ihm offensicht-
lich um die Zukunft - um die Zukunft der Kirche
und desin ihr fortlebenden und im Kult anwesenden
Christus!

Der Papst ist schliefdich tber Jahre selbst einer
jener verdeckten Fahnder gewesen, die die
unheilvollen Schwéachen der ,, Neuen M esse"
gnadenl os enttarnten. Wir haben schon friher

von ihm lernen durfen, dal3 die Gefahr der
Verdunstung Gottes in den |&ppischen, birgerlichen
Formen der gegenwartigen Gottesdi enstlandschaft
besteht. Esist Gott, der sich nicht mehr finden 1&f3t,
wenn Zelebranten in ihr Publikum grinsen. Esist
Gott, der sich nicht mehr als Geheimnis und
erhabener Konig in die Herzen der Kinder
einwurzeln kann, wenn man sie um den Altar
schart, wie man zuhause am heimischen Herd

der Mama beim Kuchen- oder Platzchenbakken
zuschaut. Esist das Heilige und ganz Andere, das
Gott ist, auf das niemand mehr stof3en kann, wenn er
in der Mel¥feier seinen Alltag mit praktischen Tipps
aufbereitet bekommt.

Esist die wirkliche Prasenz des Hochsten im
Sakrament des Altares, die nicht mehr geglaubt
werden kann, wenn der Leib des Herrn auf eine
Weise in die Hand gedriickt wird, die jeder
rheinische Karneval sorden sich verbitten wirde. Es
ist der Verlust des gerade fur unsere Zeit der
Durchschaubarkeiten und des glésernen Menschen
so wichtigen Raums des Gehelmnisses, wenn die
letzten Reservate des Numinosen durch die fast
vollige Abschaffung einer kultischen Sprache
ausgerduchert worden sind. Esist das Bewul3tsein
der Zeitlosigkeit, das getilgt wird, wenn es nicht
einen horbaren Zeitbogen wie den Gregorianischen
Choral gibt, der den Menschen in die Welt Gottes
eintaucht und nicht in ein bestimmtes Jahrhundert.
Esist Gott, der verloren geht, wenn nicht bald die
Helligkeit und Schonheit des Kultes den Platz
zurlckerhdt, den sie beanspruchen missen, um der
Kirche Atem statt Abluft zu schenken. Hier soll die
»Alte Messe" die Padagogin sein, daszu bewerk-
stelligen, was Benedikt XV1. mit dem Begriff der

» Reform der Reform® gemeint hat: die (Wieder)-
Herstellung eines einheitlichen Ritus, der so stark
ist, dal3 ihm kein Zelebrant und kein Liturgiekreis-
mitglied die Helligkeit mehr nehmen kann.

Das Bemihen um die ,, Alte Messe" entspringt
weder einem rein historischen oder &sthetischen
Interesse, noch geht es um Kirchenpolitik oder
Machtspiele. Und ebenso wenig um eine Konzession
an den Zeitgeist der Gegenwart, der ja schon seit
geraumer Zeit durchaus auf einem Trend zur
Musealisierung und zur Nostalgie surft.

Es geht um den unaufgeregten und jenseits

allen Dunkels gefuhrten Kampf fur das, was

weder alt, noch neu, sondern immer gultig ist.

Ein klassisches Anliegen der Avantgarde, die

sich nicht einordnen 183t in die Klischees psychol o-
gischer Erklarungen, weshalb heute so etwas wie
Traditionalismus en vogue ist, sondern selbstbewuf3t
darauf beharrt zu wissen, wasrichtig ist, diesich
nicht mit Reservatsbedingungen zufrieden stellt, die
den Glaubigen Formulare zur Genehmigung ihres
Anliegens unterschieben, auf denen sieihren
Wunsch nach einer klassischen Liturgie auf eine
Wel se bekunden missen, die fatal an die Antrag-
stellung auf Harz 1V erinnert.

Eswird aso die ,, Avantgarde der Tradition“ (Martin
Mosebach) sein, die alein helfen kann, den Kult der
Kirche zu retten. Die,, Tradi-Nostalgie" im Umgang
mit den alten Formen wird dies nicht vermdgen. Sie
sammelt das Vergangene in Kartons. Es geht aber
nicht ums Aufsammeln, es geht ums W iederher-
stellen! -6-



-6-

Um ein Wiederherstellen des Helligen. Damit die
Latreua, die zweckfreie Anbetung im Kult, nicht in
den birgerlichen Latrinen der Gegenwart hinunter-
gespilt wird. Schon jetzt zeichnet sich ab, dal3 sich
eine Kirche als ganze Uberfllissig macht, die den
Menschen Konstrukte zum Verbleib anbietet. So
wie es die zeitgentssische Architektur macht,
wenn sie die Menschen in Gebaude einquartiert,
die nicht gewachsen —ja nicht einmal gebaut

— sondern strategisch und ohne Tradition hochge-
zogen sind.

Der Mensch sehnt sich jedoch nach Gewachsenem,
nach dem, was sich sedimentartig aufgeschichtet
hat, damit daraus eine bergende Behausung wird. Es
ist die ganze Frage daher nebenbel auch eine Frage
der wahren Humanitét, wenn die Gottlichkeit Gottes
zur Rede steht, die niemals ein Phanomen der
Nostalgieist.

Die,Alte Messe" ist eben keine alte Messe, so
efwas wie unser , Alter Kaiser Wilhelm®, der mit
Pickelhaube Uber dem Griinderzeitsopha der
Nostalgiker héngt und aus einer verschollenen
Zeit auf Laptops und MP-3-Player herabschaut.
Die, Alte Messe" ist nétig zur Gesundung der
Kirche. Allein sie braucht eine Avantgarde,

die sie auf den Leuchter zuriickstellt. Sieist die
Messe von morgen, weil es ohne sie kein Morgen
geben wird.

Pfarrer Dr. Guido Rodheudt
Sorecher des,, Netzwerks katholischer Priester*



