13. September 2006 08:54 kreuz-net
Vorlesung von Benedikt XVI.in der Regensburger Universitat

Vernunft, Glaube, Gewalt
Sehr geehrte Damen und Herren!

Esist fur mich ein bewegender Augenblick, noch einmal am Pult der Universitét zu stehen
und noch einmal eine Vorlesung halten zu dirfen. Meine Gedanken gehen dabei zurlick in die
Jahre, in denen ich an der Universitét Bonn nach einer schdnen Periode an der Freisinger
Hochschule meine Tétigkeit als akademischer Lehrer aufgenommen habe. Es war — 1959 —
noch die Zeit der alten Ordinarien-Univer sitat.

Fir die einzelnen Lehrstiihle gab es weder Assistenten noch Schreibkréfte, daftr aber gab es
eine sehr unmittelbare Begegnung mit den Studenten und vor allem auch der Professoren
untereinander.

In den Dozentenrdumen traf man sich vor und nach den Vorlesungen. Die Kontakte mit den
Historikern, den Philosophen, den Philologen und natiirlich auch zwischen beiden

Theol ogischen Fakultdten waren sehr [ebendig.

Es gab jedes Semester einen sogenannten Dies academicus, an dem sich Professoren aller
Fakultéten den Studenten der gesamten Universitét vorstellten und so ein wirkliches Erleben
von Universitas moglich wurde:

Dal3 wir in alen Spezialisierungen, die uns manchmal sprachlos fiireinander machen, doch ein
Ganzes bilden und im Ganzen der einen Vernunft mit al ihren Dimensionen arbeiten und so
auch in einer gemeinschaftlichen Verantwortung fur den rechten Gebrauch der Vernunft
stehen — das wurde erlebbar.

Die Universitét war auch durchaus stolz auf ihre beiden Theologischen Fakultéten. Es war
klar, dal3 auch sie, indem sie nach der Vernunft des Glaubens fragen, eine Arbeit tun, die
notwendig zum Ganzen der Universitas scientiarum gehdrt, auch wenn nicht alle den Glauben
teilen konnten, um dessen Zuordnung zur gemeinsamen Vernunft sich die Theologen mihen.

Dieser innere Zusammenhalt im Kosmos der Vernunft wurde auch nicht gestért, als einmal
verlautete, einer der Kollegen habe gedulRert, an unserer Universitét gebe es etwas
Merkwurdiges. zwei Fakultéten, die sich mit etwas befaldten, was es gar nicht gebe — mit Gott.

Dal3 es auch solch radikaler Skepsis gegentiber notwendig und verninftig bleibt, mit der
Vernunft nach Gott zu fragen und esim Zusammenhang der Uberlieferung des christlichen
Glaubens zu tun, war im Ganzen der Universitét unbestritten.

All diesist mir wieder in den Sinn gekommen, asich kirzlich den von Professor Theodore
Khoury (Munster) herausgegebenen Teil des Dialogs las, den der gelehrte byzantinische
Kaiser Manud |1. Palaeologos wohl 1391 im Winterlager zu Ankara mit einem gebildeten
Perser tUber Christentum und Islam und beider Wahrheit fihrte.

Der Kaiser hat wohl wahrend der Belagerung von Konstantinopel zwischen 1394 und 1402
den Diaog aufgezeichnet; so versteht man auch, dal3 seine eigenen Ausfihrungen sehr viel
ausfuhrlicher wiedergegeben sind a's die Antworten des persischen Gelehrten.



-2-

Der Dialog erstreckt sich tiber den ganzen Bereich des von Bibel und Koran umschriebenen
Glaubensgefliges und kreist besonders um das Gottes- und das Menschenbild, aber auch
immer wieder notwendigerweise um das Verhdltnis der , drei Gesetze": Altes Testament —
Neues Testament — Koran.

In dieser Vorlesung mochte ich nur einen —im Aufbau des Dia ogs eher margina en — Punkt
behandeln, der mich im Zusammenhang des Themas Glaube und V ernunft fasziniert hat und
der mir als Ausgangspunkt fiir meine Uberlegungen zu diesem Themadient. In der von
Professor Khoury herausgegebenen siebten Gesprachsrunde (dialexis — Kontroverse) kommt
der Kaiser auf das Thema des Djihad (heiliger Krieg) zu sprechen.

Der Kaiser wuldte sicher, dal3 in Sure 2, 256 steht: Kein Zwang in Glaubenssachen — es ist
eine der frihen Suren aus der Zeit, in der Mohammed selbst noch machtlos und bedroht war.
Aber der Kaiser kannte natiirlich auch die im Koran niedergel egten — spater entstandenen —
Bestimmungen Uber den heiligen Krieg.

Ohne sich auf Einzelheiten wie die unterschiedliche Behandlung von ,, Schriftbesitzern* und
»Unglaubigen” einzulassen, wendet er sich in erstaunlich schroffer Form ganz einfach mit der
zentralen Frage nach dem Verhaltnis von Religion und Gewalt Uberhaupt an seinen

Gesprachspartner. Er sagt: ,, Zeig mir doch, was Mohammed Neues gebracht hat
und da wirst du nur Schlechtes und I nhumanes finden wie dies, dal3 er
vorgeschrieben hat, den Glauben, den er predigte, durch das Schwert zu
verbreiten”.

Der Kaiser begrtindet dann eingehend, warum Glaubensverbreitung durch Gewalt widersinnig
ist. Sie steht im Widerspruch zum Wesen Gottes und zum Wesen der Seele. ,, Gott hat kein
Gefallen am Blut, und nicht vernunftgeman (syn 16go) zu handeln, ist dem Wesen Gottes
zuwider. Der Glaubeist Frucht der Seele, nicht des Korpers.

Wer also jemanden zum Glauben fiihren will, braucht die Fahigkeit zur guten Rede und
ein rechtes Denken, nicht aber Gewalt und Drohung... Um eine verninftige Seele zu
Uberzeugen, braucht man nicht seinen Arm, nicht Schlagwerkzeuge noch sonst eines der
Mittel, durch die man jemanden mit dem Tod bedrohen kann...“ .

Der entscheidende Satz in dieser Argumentation gegen Bekehrung durch Gewalt lautet: Nicht
ver nunftgemald handeln, ist dem Wesen Gottes zuwider.

Der Herausgeber, Theodore Khoury, kommentiert dazu: Flr den Kaiser dseinenin
griechischer Philosophie aufgewachsenen Byzantiner ist dieser Satz evident. Fur die
moslemische Lehre hingegen ist Gott absolut transzendent.

Sein Willeist an keine unserer Kategorien gebunden und sei esdieder Vernunftigkeit.
Khoury zitiert dazu eine Arbeit des bekannten franzosischen Islamologen R. Arnaldez, der
darauf hinweist, dal? Ibn Hazn so weit gehe zu erkléren, dald Gott auch nicht durch sein
eigenes Wort gehalten sei und dal3 nichts ihn dazu verpflichte, uns die Wahrheit zu
offenbaren. Wenn er es wollte, misse der Mensch auch Idolatrie (Bilderverehrung —im Islam
streng verboten - UB) treiben.

Hier tut sich ein Scheideweq im Verstandnis Gottes und so in der konkreten -3-




-3-

Verwirklichung von Religion auf, der uns heute ganz unmittelbar herausfordert..

Ist esnur griechisch zu glauben, dal3 vernunftwidrig zu handeln dem Wesen Gottes zuwider
ist, oder gilt dasimmer und in sich selbst? Ich denke, dal? an dieser Stelle der tiefe Einklang
zwischen dem, was im besten Sinn griechisch ist und dem auf der Bibel griindenden
Gottesglauben sichtbar wird.

Den ersten Vers der Genesis abwandelnd, hat Johannes den Prolog seines Evangeliums mit
dem Wort er6ffnet: Im Anfang war der Logos. Diesist genau das Wort, das der Kaiser
gebraucht: Gott handelt mit Logos. Logos ist Vernunft und Wort zugleich — eine Vernunft,
die schopferisch ist und sich mitteillen kann, aber eben as Vernunft.

Johannes hat uns damit das abschlief3ende Wort des biblischen Gottesbegriffs geschenkt, in
dem alle die oft milhsamen und verschlungenen Wege des biblischen Glaubens anihr Ziel
kommen und ihre Synthese finden.

Im Anfang war der Logos, und der Logos ist Gott, so sagt uns der Evangelist. Das
Zusammentreffen der biblischen Botschaft und des griechischen Denkens war kein Zufall.

Die Vision des heiligen Paulus, dem sich die Wege in Asien verschlossen und der néchtens
in einem Gesicht einen Mazedonier sah und ihn rufen horte: Komm heriber und hilf uns
(Apg 16, 6 — 10) — diese Vision darf als Verdichtung des von innen her nétigen

Aufe nanderzugehens zwischen biblischem Glauben und griechischem Fragen gedeutet
werden.

Dabei war dieses Zugehen langst im Gang. Schon der geheimnisvolle Gottesname vom
brennenden Dornbusch, der diesen Gott aus den Gottern mit den vielen Namen
herausnimmt und von ihm einfach das Sein aussagt, ist eine Bestreitung des Mythos, zu der
der sokratische Versuch, den Mythos zu Uberwinden und zu Ubersteigen, in einer inneren
Analogie steht.

Der am Dornbusch begonnene Prozef3 kommt im Innern des Alten Testaments zu einer neuen
Reife wéhrend des Exils, wo nun der landlos und kultlos gewordene Gott Isragls sich als den
Gott des Himmels und der Erde verkiindet und sich mit einer einfachen, das Dornbusch-Wort
weliterfihrenden Formel vorstellt: ,, Ich bin’s.”

Mit diesem neuen Erkennen Gottes geht eine Art von Aufkldrung Hand in Hand, diesichim
Spott Uber die Gotter drastisch ausdriickt, die nur Machwerke der Menschen sind (val. Ps

115).

So geht der biblische Glaube in der hellenistischen Epoche bel aller Scharfe des Gegensatzes
zu den hellenistischen Herrschern, die die Angleichung an die griechische Lebensweise und
ihren Gotterkult erzwingen wollten, dem Besten des griechischen Denkens von innen her
entgegen zu einer gegenseitigen Beriihrung, wie sie sich dann besonders in der spéaten
Weisheits- Literatur vollzogen hat.
Heute wissen wir, dal3 die in Alexandrien entstandene griechische Ubersetzung des Alten
Testaments — die Septuaginta — mehr a's eine blofRe (vielleicht wenig positiv zu beurteilende)
Ubersetzung des hebraischen Textes, namlich ein selbstandiger Textzeuge und ein eigener
wichtiger Schritt der Offenbarungsgeschichteist, in dem sich diese Begegnung auf eine

-4 -




-4-

Weiseredlisiert hat, die fur die Entstehung des Christentums und seine Verbreitung
entschel dende Bedeutung gewann.

Zutiefst geht es dabei um die Begegnhung zwischen Glaube und Vernunft, von rechter
Aufklarung und Religion. Manuel I1. hat wirklich aus dem inneren Wesen des christlichen
Glaubens heraus und zugleich aus dem Wesen des Hellenistischen, das sich mit dem Glauben
verschmolzen hatte, sagen kénnen: Nicht ,, mit dem Logos* handeln, ist dem Wesen Gottes
zuwider.

Hier ist der Redlichkeit halber anzumerken, dal3 sich im Spatmittelalter Tendenzen der
Theologie entwickelt haben, die diese Synthese von Griechischem und Christlichem
aufsprengen.

Gegenliber dem sogenannten augustinischen und thomistischen Intellektualismus beginnt bei
Duns Scotus eine Position des Voluntarismus, die schliefdlich dahinfihrte zu sagen, wir
kennten von Gott nur seine Voluntas ordinata.

Jenseits davon gebe es die Freiheit Gottes, kraft derer er ja auch das Gegenteil von alem, was
er getan hat, hdtte machen und tun kénnen. Hier zeichnen sich Positionen ab, die denen von
Ibn Hazn durchaus nahekommen koénnen und auf das Bild eines Willkir-Gottes zulaufen
konnten, der auch nicht an die Wahrheit und an das Gute gebunden ist.

Die Transzendenz und die Andersheit Gottes werden so weit Ubersteigert, dal3 auch unsere
Vernunft, unser Sinn fur das Wahre und Gute kein wirklicher Spiegel Gottes mehr sind,
dessen abgrindige M églichkeiten hinter seinen tatsachlichen Entscheiden fir uns ewig
unzuganglich und verborgen bleiben.

Demgegentiber hat der kirchliche Glaube immer daran festgehalten, dal? es zwischen Gott
und uns, zwischen seinem ewigen Schopfergeist und unserer geschaffenen Vernunft eine
wirkliche Analogie gibt, in der zwar die Undhnlichkeiten unendlich grof3er sind als die
Ahnlichkeiten, dai3 aber eben doch die Analogie und ihre Sprache nicht aufgehoben werden
(vgl. Lat 1V).

Gott wird nicht gottlicher dadurch, dal3 wir ihn in einen reinen und undurchschaubaren
Voluntarismus entriicken, sondern der wahrhaft gottliche Gott ist der Gott, der sich als L ogos
gezeigt und als L ogos liebend fiir uns gehanddt hat und handelt.

Gewil3, die Liebe, Ubersteigt” die Erkenntnis und vermag daher mehr wahrzunehmen als das
blofRe Denken (vgl. Eph 3, 19), aber sie bleibt doch Liebe des Gottes-L ogos, weshalb
christlicher Gottesdienst ,, logiké latrga“ ist — Gottesdienst, der im Einklang mit dem ewigen
Wort und mit unserer Vernunft steht (vgl. ROm 12, 1).

Dieses hier angedeutete inner e Zugehen aufeinander, das sich zwischen biblischem
Glauben und griechischem philosophischem Fragen vollzogen hat, ist ein nicht nur
religionsgeschichtlich, sondern weltgeschichtlich entscheidender Vorgang, der uns auch
heute in Pflicht nimmt.

-5-



-5-

Wenn man diese Begegnung sieht, ist es nicht verwunderlich, dal3 das Christentum trotz
seines Ursprungs und wichtiger Entfaltungen im Orient schliefdlich seine geschichtlich
entscheidende Pragung in Europa gefunden hat.

Wir kénnen auch umgekehrt sagen: Diese Begegnung, zu der dann noch das Erbe Roms
hinzutritt, hat Europa geschaffen und bleibt die Grundlage dessen, was man mit Recht Europa
nennen kann.

Der These, dal’ das kritisch gereinigte griechische Erbe wesentlich zum christlichen Glauben
gehort, steht die Forderung nach der Enthellenisierung des Christentums entgegen, die seit
dem Beginn der Neuzeit wachsend das theol ogische Ringen beherrscht. Wenn man néher
zusieht, kann man drel Wellen des Enthellenisier ungsprogramms beobachten, die zwar
miteinander verbunden, aber in ihren Begriindungen und Zielen doch deutlich voneinander
verschieden sind.

Die Enthellenisierung erscheint zuerst mit den Grundanliegen der Refor mation des 16.
Jahrhunderts verknipft. Die Reformatoren sahen sich angesichts der theol ogischen
Schultradition einer ganz von der Philosophie her bestimmten Systematisierung des
Glaubens gegentiber, sozusagen einer Fremdbestimmung des Glaubens durch ein nicht aus
ihm kommendes Denken.

Der Glaube erschien dabel nicht mehr al's |ebendiges geschichtliches Wort, sondern
eingehaust in ein philosophisches System. Das Sola Scriptura sucht demgegentber die reine
Urgestalt des Glaubens, wie er im biblischen Wort urspriinglich daist.

Metaphysik erscheint as eine Vorgabe von anderswoher, von der man den Glauben befreien
muf3, damit er ganz wieder er selber sein konne. In einer fir die Reformatoren nicht
vorhersehbaren Radikalitét hat Kant mit seiner Aussage, er habe das Denken beiseite
schaffen missen, um dem Glauben Platz zu machen, aus diesem Programm heraus gehandelt.
Er hat dabei den Glauben ausschliefdlich in der praktischen Vernunft verankert und ihm den
Zugang zum Ganzen der Wirklichkeit abgesprochen.

Dieliberale Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts brachte eine zweite Welleim
Programm der Enthellenisierung mit sich, fir die Adolf von Harnack als herausragender
Représentant steht. In der Zeit, alsich studierte, wie in den frihen Jahren meines
akademischen Wirkens war dieses Programm auch in der katholischen Theologie kréftig am
Werk.

Pascal s Unterscheidung zwischen dem Gott der Philosophen und dem Gott Abrahams, 1saaks
und Jakobs diente al's Ausgangspunkt dafir. In meiner Bonner Antrittsvorlesung von 1959
habe ich mich damit ausel nanderzusetzen versucht.

Dies alles mochte ich hier nicht neu aufnehmen. Wohl aber mochte ich wenigstensin aller
Krze versuchen, das unter scheidend Neue dieser zweiten Enthellenisierungswelle
gegenuber der ersten herauszustellen.

Als Kerngedanke erscheint bei Harnack die Ruckkehr zum einfachen Menschen Jesus und zu
seiner einfachen Botschaft, die allen Theol ogisierungen und eben auch Hellenisierungen
voraus liege: Diese einfache Botschaft stelle die wirkliche Hohe der religitsen -6-



-6-

Entwicklung der Menschheit dar. Jesus habe den Kult zugunsten der Moral verabschiedet. Er
wird im letzten als Vater einer menschenfreundlichen moralischen Botschaft dargestellt.

Dabei geht esim Grunde darum, das Christentum wieder mit der modernen Vernunft in
Einklang zu bringen, eben indem man es von scheinbar philosophischen und theol ogischen
Elementen wie etwa dem Glauben an die Gottheit Christi und die Dreieinheit Gottes befreie.

Insofern ordnet die historisch-kritische Auslegung des Neuen Testaments die Theologie
wieder neu in den Kosmos der Universitét ein: Theologie ist fir Harnack wesentlich
historisch und so streng wissenschaftlich.

Was sie auf dem Weqg der Kritik Uber Jesus ermittelt, ist sozusagen Ausdruck der praktischen
Vernunft und damit auch im Ganzen der Universitét vertretbar.

Im Hintergrund steht die neuzeitliche Selbstbeschrankung der Vernunft, wie sie in Kants
Kritiken klassischen Ausdruck gefunden hatte, inzwischen aber vom naturwissenschaftlichen
Denken weiter radikalisiert wurde.

Diese moderne Auffassung der Vernunft beruht auf einer durch den technischen Erfolg
bestétigten Synthese zwischen Platonismus (Cartesianismus) und Empirismus, um es
verkirzt zu sagen.

Auf der einen Seite wird die mathematische Struktur der Materie, sozusagen ihre innere
Rationalitét vorausgesetzt, die es moglich macht, sie in ihrer Wirkform zu verstehen und zu
gebrauchen: Diese Grundvoraussetzung ist sozusagen das platonische Element im modernen
Naturverstandnis.

Auf der anderen Seite geht es um die Funktionalisierbarkeit der Natur fir unsere Zwecke,
wobei die Moglichkeit der Verifizierung oder Falsifizierung im Experiment erst die
entscheidende Gewil3heit liefert.

Das Gewicht zwischen den beiden Polen kann je nachdem mehr auf der elnen oder der
anderen Seite liegen. Ein so streng positivistischer Denker wie J. Monod hat sich as
Uberzeugter Platoniker bzw. Cartesianer bezeichnet.

Dies bringt zwei fir unsere Frage entscheldende Grundorientierungen mit sich. Nur dieim
Zusammenspiel von Mathematik und Empirie sich ergebende Form von Gewil3heit
gestattet es, von Wissenschaftlichkeit zu sprechen.

Was Wissenschaft sein will, mul3 sich diesem Mal3stab stellen. So versuchen dann auch die
auf die menschlichen Dinge bezogenen Wissenschaften wie Geschichte, Psychologie,
Soziologie, Philosophie sich diesem Kanon von Wissenschaftlichkeit anzundhern.

Wichtig fir unsere Uberlegungen ist aber noch, dai’ die M ethode als solche die Gottesfrage
ausschliefdt und sie al's unwissenschaftliche oder vorwissenschaftliche Frage erscheinen 1a3t.
Damit aber stehen wir vor ener Verkirzung des Radius von Wissenschaft und Vernunft,
diein Frage gestellt werden muf3.

-7-



-7-

werden wir zurtickkommen. Einstweilen bleibt festzustellen, dal? bei einem von dieser
Sichtweise her bestimmten Versuch, Theologie,, wissenschaftlich® zu erhalten, vom
Christentum nur ein armseliges Fragmentstiick tbrigbleibt.

Aber wir mussen mehr sagen: Der Mensch selbst wird dabel verkiirzt. Denn die eigentlich
menschlichen Fragen, die nach unserem Woher und Wohin, die Fragen der Religion und
des Ethos kdnnen dann nicht im Raum der gemeinsamen, von der ,, Wissenschaft*
umschriebenen Vernunft Platz finden und miissen ins Subjektive verlegt werden.

Das Subjekt entscheidet mit seinen Erfahrungen, was ihm religios tragbar erscheint, und das
subjektive , Gewissen® wird zur letztlich einzigen ethischen Instanz.

So aber verlieren Ethosund Religion ihre gemeinschaftsbildende Kraft und verfallen
der Beliebigkeit. Dieser Zustand ist fur die Menschheit gefahrlich: Wir sehen es an den uns
bedrohenden Pathologien der Religion und der Vernunft, die notwendig ausbrechen missen,
wo die Vernunft so verengt wird, dald ihr die Fragen der Religion und des Ethos nicht mehr
zugehdren. Was an ethischen Versuchen von den Regeln der Evolution oder von Psychologie
und Soziologie her bleibt, reicht ganz einfach nicht aus.

Bevor ich zu den Schlui3folgerungen komme, auf die ich mit alledem hinaus will, muf3ich
noch kurz die dritte Enthellenisierungswelle andeuten, die zurzeit umgeht. Angesichts der
Begegnung mit der Vielheit der Kulturen sagt man heute gern, die Synthese mit dem
Griechentum, die sich in der alten Kirche vollzogen habe, sei eine erste Inkulturation des
Christlichen gewesen, auf die man die anderen Kulturen nicht festlegen dirfe.

Ihr Recht misse es sein, hinter diese Inkulturation zurtickzugehen auf die einfache Botschaft
des Neuen Testaments, um sie in ihren Raumen jeweils neu zu inkulturieren.

Diese Theseist nicht einfach falsch, aber doch vergrébert und ungenau. Denn das Neue
Testament ist griechisch geschrieben und trégt in sich selber die Beriihrung mit dem
griechischen Geist, die in der vorangegangenen Entwicklung des Alten Testaments gereift
war.

Gewil3 gibt es Schichten im Werdeprozel3 der alten Kirche, die nicht in alle Kulturen eingehen
mussen. Aber die Grundentscheidungen, die eben den Zusammenhang des Glaubens mit
dem Suchen der menschlichen Vernunft betreffen, die gehdren zu diesem Glauben selbst und
sind seine ihm geméaf3e Entfaltung.

Damit komme ich zum Schluf3. Die eben in ganz groben Zigen versuchte Selbstkritik der
modernen Vernunft schlieldt ganz und gar nicht die Auffassung ein, man musse nun wieder
hinter die Aufkldrung zuriickgehen und die Einsichten der Moderne verabschieden.

Das Grof3e der modernen Geistesentwicklung wird ungeschmd ert anerkannt: Wir ale sind
dankbar fr die grofRen Moglichkeiten, die sie dem Menschen erschlossen hat und fir die
Fortschritte an Menschlichkeit, die uns geschenkt wurden.

Das Ethos der Wissenschaftlichkeit ist im tbrigen Wille zum Gehorsam gegeniiber der
W ahrheit und insofern Ausdruck einer Grundhaltung, die zu den Grundentscheiden des
Christlichen gehort. -8-




-8-

Nicht Ricknahme, nicht negative Kritik ist gemeint, sondern um Ausweitung unseres
Vernunftbegriffs und -gebrauchs geht es. Denn bei aler Freude tber die neuen Méglichkeiten
des Menschen sehen wir auch die Bedrohungen, die aus diesen Moglichkeiten aufsteigen und
mussen uns fragen, wie wir ihrer Herr werden kénnen.

Wir kénnen es nur, wenn Vernunft und Glaube auf neue Weise zueinanderfinden; wenn wir
die selbstverfugte Beschrankung der Vernunft auf dasim Experiment Falsifizierbare
Uberwinden und der Vernunft ihre ganze Weite wieder eroffnen.

In diesem Sinn gehort Theol ogie nicht nur a's historische und humanwissenschaftliche
Disziplin, sondern als eigentliche Theologie, als Frage nach der Vernunft des Glaubens an die
Universitét und in ihren weiten Dialog der Wissenschaften hinein.

Nur so werden wir auch zum wirklichen Dialog der Kulturen und Religionen féhig, dessen
wir so dringend bedlrfen. In der westlichen Welt herrscht weithin die Meinung, allein die
positivistische Vernunft und die ihr zugehdrigen Formen der Philosophie seien universal.

Aber von den tief religidsen Kulturen der Welt wird gerade dieser Ausschluld des
Gottlichen ausder Universalitat der Vernunft als Verstol3 gegen ihreinnersten
Uber zeugungen angesehen.

Eine Vernunft, die dem Goéttlichen gegentiber taub ist und Religion in den Bereich der
Subkulturen abdrangt, ist unfahig zum Dialog der Kulturen. Dabel tragt, wieich zu zeigen
versuchte, die moderne naturwissenschaftliche Vernunft mit dem ihr innewohnenden
platonischen Element eine Frage in sich, die Uber sie und ihre methodischen M 6glichkeiten
hinausweist.

Sie selber muR3 die rationale Struktur der Materie wie die Korrespondenz zwischen unserem
Geist und den in der Natur waltenden rationalen Strukturen ganz einfach als Gegebenheit
annehmen, auf der ihr methodischer Weg beruht. Aber die Frage, war um diessoist, die
besteht doch und muf3 von der Naturwissenschaft weitergegeben werden an andere Ebenen
und Weisen des Denkens — an Philosophie und Theologie.

Fur die Philosophie und in anderer Weise fur die Theologie ist das Horen auf die grof3en
Erfahrungen und Einsichten der religidsen Traditionen der Menschheit, besonders aber des
christlichen Glaubens, eine Erkenntnisquelle, der sich zu verweigern eine unzuléssige

V erengung unseres Horens und Antwortens wéare. Mir kommt da ein Wort des Sokrates an
Phaidon in den Sinn.

In den vorangehenden Gesprachen hatte man viele falsche philosophische Meinungen bertihrt,
und nun sagt Sokr ates: Es ware wohl zu verstehen, wenn einer aus Arger (iber so viel
Falsches sein briges L eben lang alle Reden dber das Sein haldte und schméhte. Aber auf
diese Weise wirde er der Wahrheit des Seienden verlustig gehen und einen sehr grol3en
Schaden erleiden.

Der Westen ist seit langem von dieser Abneigung gegen die grundlegenden Fragen seiner
Vernunft bedroht und kann damit nur einen grof3en Schaden erleiden. Mut zur Weite der
Vernunft, nicht Absage an ihre Gro3e —dasist das Programm, mit dem einedem -9 -



-9-
biblischen Glauben verpflichtete Theologie in den Disput der Gegenwart eintritt.

» Nicht vernunftgemafd (mit dem Logos) handeln ist dem Wesen Gottes zuwider”, hat
Manuel I1. von seinem christlichen Gottesbild her zu seinem persischen Gespréachspartner
gesagt. In diesen grof3en Logos, in diese Weite der Vernunft laden wir beim Dialog der
Kulturen unsere Gespréchspartner ein. Sie selber immer wieder zu finden, ist die grof3e
Aufgabe der Universitét.

1.9,.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.9.4

Kommentar:Viele Moslems haben ohne weiteres dem Papst verilibelt, dass er Giberhaupt ein
Zitat des Kaisers Michael Palaeologus in den Mund genommen hat. Jeder Hebel, der sich
bietet, wird von diesen Heil3spornen ausgenutzt. Obwohl der Papst doch sachlich argumentiert
hatte! Ich erinnere mich dabel wieder mal an die alte Weisheit: , Wer einen Hund werfen will,
der findet Seine —und wenn er das Strallenpflaster aufreif3t!* UB



