
13. September 2006 08:54 kreuz-net

Vorlesung von Benedikt XVI. in der Regensburger Universität

Vernunft, Glaube, Gewalt

Sehr geehrte Damen und Herren!

Es ist für mich ein bewegender Augenblick, noch einmal am Pult der Universität zu stehen 

und noch einmal eine Vorlesung halten zu dürfen. Meine Gedanken gehen dabei zurück in die 

Jahre, in denen ich an der Universität Bonn nach einer schönen Periode an der Freisinger 

Hochschule meine Tätigkeit als akademischer Lehrer aufgenommen habe. Es war – 1959 –

noch die Zeit der alten Ordinarien-Universität.

Für die einzelnen Lehrstühle gab es weder Assistenten noch Schreibkräfte, dafür aber gab es 

eine sehr unmittelbare Begegnung mit den Studenten und vor allem auch der Professoren 

untereinander.

In den Dozentenräumen traf man sich vor und nach den Vorlesungen. Die Kontakte mit den 

Historikern, den Philosophen, den Philologen und natürlich auch zwischen beiden 

Theologischen Fakultäten waren sehr lebendig.

Es gab jedes Semester einen sogenannten Dies academicus, an dem sich Professoren aller 

Fakultäten den Studenten der gesamten Universität vorstellten und so ein wirkliches Erleben 

von Universitas möglich wurde:

Daß wir in allen Spezialisierungen, die uns manchmal sprachlos füreinander machen, doch ein 

Ganzes bilden und im Ganzen der einen Vernunft mit all ihren Dimensionen arbeiten und so 

auch in einer gemeinschaftlichen Verantwortung für den rechten Gebrauch der Vernunft 

stehen – das wurde erlebbar.

Die Universität war auch durchaus stolz auf ihre beiden Theologischen Fakultäten. Es war 

klar, daß auch sie, indem sie nach der Vernunft des Glaubens fragen, eine Arbeit tun, die 

notwendig zum Ganzen der Universitas scientiarum gehört, auch wenn nicht alle den Glauben 

teilen konnten, um dessen Zuordnung zur gemeinsamen Vernunft sich die Theologen mühen.

Dieser innere Zusammenhalt im Kosmos der Vernunft wurde auch nicht gestört, als einmal 

verlautete, einer der Kollegen habe geäußert, an unserer Universität gebe es etwas 

Merkwürdiges: zwei Fakultäten, die sich mit etwas befaßten, was es gar nicht gebe – mit Gott.

Daß es auch solch radikaler Skepsis gegenüber notwendig und vernünftig bleibt, mit der 

Vernunft nach Gott zu fragen und es im Zusammenhang der Überlieferung des christlichen 

Glaubens zu tun, war im Ganzen der Universität unbestritten.

All dies ist mir wieder in den Sinn gekommen, als ich kürzlich den von Professor Theodore 

Khoury (Münster) herausgegebenen Teil des Dialogs las, den der gelehrte byzantinische 

Kaiser Manuel II. Palaeologos wohl 1391 im Winterlager zu Ankara mit einem gebildeten 

Perser über Christentum und Islam und beider Wahrheit führte.

Der Kaiser hat wohl während der Belagerung von Konstantinopel zwischen 1394 und 1402 

den Dialog aufgezeichnet; so versteht man auch, daß seine eigenen Ausführungen sehr viel 

ausführlicher wiedergegeben sind als die Antworten des persischen Gelehrten.

- 2 -



- 2 -

Der Dialog erstreckt sich über den ganzen Bereich des von Bibel und Koran umschriebenen 

Glaubensgefüges und kreist besonders um das Gottes- und das Menschenbild, aber auch 

immer wieder notwendigerweise um das Verhältnis der „drei Gesetze“: Altes Testament –

Neues Testament – Koran.

In dieser Vorlesung möchte ich nur einen – im Aufbau des Dialogs eher marginalen – Punkt 

behandeln, der mich im Zusammenhang des Themas Glaube und Vernunft fasziniert hat und 

der mir als Ausgangspunkt für meine Überlegungen zu diesem Thema dient. In der von 

Professor Khoury herausgegebenen siebten Gesprächsrunde (diálexis – Kontroverse) kommt 

der Kaiser auf das Thema des  zu sprechen.

Der Kaiser wußte sicher, daß in Sure 2, 256 steht: Kein Zwang in Glaubenssachen – es ist 

eine der frühen Suren aus der Zeit, in der Mohammed selbst noch machtlos und bedroht war. 

Aber der Kaiser kannte natürlich auch die im Koran niedergelegten – später entstandenen –

Bestimmungen über den heiligen Krieg.

Ohne sich auf Einzelheiten wie die unterschiedliche Behandlung von „Schriftbesitzern“ und 

„Ungläubigen“ einzulassen, wendet er sich in erstaunlich schroffer Form ganz einfach mit der 

zentralen Frage nach dem Verhältnis von Religion und Gewalt überhaupt an seinen 

Gesprächspartner. Er sagt: „Zeig mir doch, was Mohammed Neues gebracht hat 

und da wirst du nur Schlechtes und Inhumanes finden wie dies, daß er 

vorgeschrieben hat, den Glauben, den er predigte, durch das Schwert zu 

verbreiten“.

Der Kaiser begründet dann eingehend, warum Glaubensverbreitung durch Gewalt widersinnig 

ist. Sie steht im Widerspruch zum Wesen Gottes und zum Wesen der Seele. „Gott hat kein 

Gefallen am Blut, und nicht vernunftgemäß (syn lógo) zu handeln, ist dem Wesen Gottes 

zuwider. Der Glaube ist Frucht der Seele, nicht des Körpers.

Wer also jemanden zum Glauben führen will, braucht die Fähigkeit zur guten Rede und 

ein rechtes Denken, nicht aber Gewalt und Drohung… Um eine vernünftige Seele zu 

überzeugen, braucht man nicht seinen Arm, nicht Schlagwerkzeuge noch sonst eines der 

Mittel, durch die man jemanden mit dem Tod bedrohen kann…“.

Der entscheidende Satz in dieser Argumentation gegen Bekehrung durch Gewalt lautet: Nicht 

vernunftgemäß handeln, ist dem Wesen Gottes zuwider.

Der Herausgeber, Theodore Khoury, kommentiert dazu: Für den Kaiser als einen in 

griechischer Philosophie aufgewachsenen Byzantiner ist dieser Satz evident. Für die 

moslemische Lehre hingegen ist Gott absolut transzendent.

Sein Wille ist an keine unserer Kategorien gebunden und sei es die der Vernünftigkeit.

Khoury zitiert dazu eine Arbeit des bekannten französischen Islamologen R. Arnaldez, der 

darauf hinweist, daß Ibn Hazn so weit gehe zu erklären, daß Gott auch nicht durch sein 

eigenes Wort gehalten sei und daß nichts ihn dazu verpflichte, uns die Wahrheit zu 

offenbaren. Wenn er es wollte, müsse der Mensch auch Idolatrie (Bilderverehrung – im Islam 

streng verboten - UB) treiben.

Hier tut sich ein Scheideweg im Verständnis Gottes und so in der konkreten – 3 -



- 3 -

Verwirklichung von Religion auf, der uns heute ganz unmittelbar herausfordert..

Ist es nur griechisch zu glauben, daß vernunftwidrig zu handeln dem Wesen Gottes zuwider 

ist, oder gilt das immer und in sich selbst? Ich denke, daß an dieser Stelle der tiefe Einklang 

zwischen dem, was im besten Sinn griechisch ist und dem auf der Bibel gründenden 

Gottesglauben sichtbar wird.

Den ersten Vers der Genesis abwandelnd, hat Johannes den Prolog seines Evangeliums mit 

dem Wort eröffnet: Im Anfang war der Logos. Dies ist genau das Wort, das der Kaiser 

gebraucht: Gott handelt mit Logos. Logos ist Vernunft und Wort zugleich – eine Vernunft, 

die schöpferisch ist und sich mitteilen kann, aber eben als Vernunft.

Johannes hat uns damit das abschließende Wort des biblischen Gottesbegriffs geschenkt, in 

dem alle die oft mühsamen und verschlungenen Wege des biblischen Glaubens an ihr Ziel 

kommen und ihre Synthese finden.

Im Anfang war der Logos, und der Logos ist Gott, so sagt uns der Evangelist. Das 

Zusammentreffen der biblischen Botschaft und des griechischen Denkens war kein Zufall.

Die Vision des heiligen Paulus, dem sich die Wege in Asien verschlossen und der nächtens 

in einem Gesicht einen Mazedonier sah und ihn rufen hörte: Komm herüber und hilf uns

(Apg 16, 6 – 10) – diese Vision darf als Verdichtung des von innen her nötigen 

Aufeinanderzugehens zwischen biblischem Glauben und griechischem Fragen gedeutet 

werden.

Dabei war dieses Zugehen längst im Gang. Schon der geheimnisvolle Gottesname vom

brennenden Dornbusch, der diesen Gott aus den Göttern mit den vielen Namen 

herausnimmt und von ihm einfach das Sein aussagt, ist eine Bestreitung des Mythos, zu der 

der sokratische Versuch, den Mythos zu überwinden und zu übersteigen, in einer inneren 

Analogie steht.

Der am Dornbusch begonnene Prozeß kommt im Innern des Alten Testaments zu einer neuen 

Reife während des Exils, wo nun der landlos und kultlos gewordene Gott Israels sich als den 

Gott des Himmels und der Erde verkündet und sich mit einer einfachen, das Dornbusch-Wort 

weiterführenden Formel vorstellt: „Ich bin’s.“

Mit diesem neuen Erkennen Gottes geht eine Art von Aufklärung Hand in Hand, die sich im 

Spott über die Götter drastisch ausdrückt, die nur Machwerke der Menschen sind (vgl. Ps 

115).

So geht der biblische Glaube in der hellenistischen Epoche bei aller Schärfe des Gegensatzes 

zu den hellenistischen Herrschern, die die Angleichung an die griechische Lebensweise und 

ihren Götterkult erzwingen wollten, dem Besten des griechischen Denkens von innen her 

entgegen zu einer gegenseitigen Berührung, wie sie sich dann besonders in der späten 

Weisheits- Literatur vollzogen hat.

Heute wissen wir, daß die in Alexandrien entstandene griechische Übersetzung des Alten 

Testaments – die Septuaginta – mehr als eine bloße (vielleicht wenig positiv zu beurteilende) 

Übersetzung des hebräischen Textes, nämlich ein selbständiger Textzeuge und ein eigener 

wichtiger Schritt der Offenbarungsgeschichte ist, in dem sich diese Begegnung auf eine 

- 4 -



- 4 -

Weise realisiert hat, die für die Entstehung des Christentums und seine Verbreitung 

entscheidende Bedeutung gewann.

Zutiefst geht es dabei um die Begegnung zwischen Glaube und Vernunft, von rechter 

Aufklärung und Religion. Manuel II. hat wirklich aus dem inneren Wesen des christlichen 

Glaubens heraus und zugleich aus dem Wesen des Hellenistischen, das sich mit dem Glauben 

verschmolzen hatte, sagen können: Nicht „mit dem Logos“ handeln, ist dem Wesen Gottes 

zuwider.

Hier ist der Redlichkeit halber anzumerken, daß sich im Spätmittelalter Tendenzen der 

Theologie entwickelt haben, die diese Synthese von Griechischem und Christlichem 

aufsprengen.

Gegenüber dem sogenannten augustinischen und thomistischen Intellektualismus beginnt bei 

Duns Scotus eine Position des Voluntarismus, die schließlich dahinführte zu sagen, wir 

kennten von Gott nur seine Voluntas ordinata.

Jenseits davon gebe es die Freiheit Gottes, kraft derer er ja auch das Gegenteil von allem, was 

er getan hat, hätte machen und tun können. Hier zeichnen sich Positionen ab, die denen von 

Ibn Hazn durchaus nahekommen können und auf das Bild eines Willkür-Gottes zulaufen 

könnten, der auch nicht an die Wahrheit und an das Gute gebunden ist.

Die Transzendenz und die Andersheit Gottes werden so weit übersteigert, daß auch unsere 

Vernunft, unser Sinn für das Wahre und Gute kein wirklicher Spiegel Gottes mehr sind, 

dessen abgründige Möglichkeiten hinter seinen tatsächlichen Entscheiden für uns ewig 

unzugänglich und verborgen bleiben.

Demgegenüber hat der kirchliche Glaube immer daran festgehalten, daß es zwischen Gott 

und uns, zwischen seinem ewigen Schöpfergeist und unserer geschaffenen Vernunft eine 

wirkliche Analogie gibt, in der zwar die Unähnlichkeiten unendlich größer sind als die 

Ähnlichkeiten, daß aber eben doch die Analogie und ihre Sprache nicht aufgehoben werden 

(vgl. Lat IV).

Gott wird nicht göttlicher dadurch, daß wir ihn in einen reinen und undurchschaubaren 

Voluntarismus entrücken, sondern der wahrhaft göttliche Gott ist der Gott, der sich als Logos 

gezeigt und als Logos liebend für uns gehandelt hat und handelt.

Gewiß, die Liebe „übersteigt“ die Erkenntnis und vermag daher mehr wahrzunehmen als das 

bloße Denken (vgl. Eph 3, 19), aber sie bleibt doch Liebe des Gottes-Logos, weshalb 

christlicher Gottesdienst „logiké latréja“ ist – Gottesdienst, der im Einklang mit dem ewigen 

Wort und mit unserer Vernunft steht (vgl. Röm 12, 1).

Dieses hier angedeutete innere Zugehen aufeinander, das sich zwischen biblischem 

Glauben und griechischem philosophischem Fragen vollzogen hat, ist ein nicht nur 

religionsgeschichtlich, sondern weltgeschichtlich entscheidender Vorgang, der uns auch 

heute in Pflicht nimmt.

- 5 -



- 5 -

Wenn man diese Begegnung sieht, ist es nicht verwunderlich, daß das Christentum trotz 

seines Ursprungs und wichtiger Entfaltungen im Orient schließlich seine geschichtlich 

entscheidende Prägung in Europa gefunden hat.

Wir können auch umgekehrt sagen: Diese Begegnung, zu der dann noch das Erbe Roms 

hinzutritt, hat Europa geschaffen und bleibt die Grundlage dessen, was man mit Recht Europa 

nennen kann.

Der These, daß das kritisch gereinigte griechische Erbe wesentlich zum christlichen Glauben 

gehört, steht die Forderung nach der Enthellenisierung des Christentums entgegen, die seit 

dem Beginn der Neuzeit wachsend das theologische Ringen beherrscht. Wenn man näher 

zusieht, kann man drei Wellen des Enthellenisierungsprogramms beobachten, die zwar 

miteinander verbunden, aber in ihren Begründungen und Zielen doch deutlich voneinander 

verschieden sind.

Die Enthellenisierung erscheint zuerst mit den Grundanliegen der Reformation des 16. 

Jahrhunderts verknüpft. Die Reformatoren sahen sich angesichts der theologischen 

Schultradition einer ganz von der Philosophie her bestimmten Systematisierung des 

Glaubens gegenüber, sozusagen einer Fremdbestimmung des Glaubens durch ein nicht aus 

ihm kommendes Denken.

Der Glaube erschien dabei nicht mehr als lebendiges geschichtliches Wort, sondern 

eingehaust in ein philosophisches System. Das Sola Scriptura sucht demgegenüber die reine 

Urgestalt des Glaubens, wie er im biblischen Wort ursprünglich da ist.

Metaphysik erscheint als eine Vorgabe von anderswoher, von der man den Glauben befreien 

muß, damit er ganz wieder er selber sein könne. In einer für die Reformatoren nicht 

vorhersehbaren Radikalität hat Kant mit seiner Aussage, er habe das Denken beiseite 

schaffen müssen, um dem Glauben Platz zu machen, aus diesem Programm heraus gehandelt. 

Er hat dabei den Glauben ausschließlich in der praktischen Vernunft verankert und ihm den 

Zugang zum Ganzen der Wirklichkeit abgesprochen.

Die liberale Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts brachte eine zweite Welle im 

Programm der Enthellenisierung mit sich, für die Adolf von Harnack als herausragender 

Repräsentant steht. In der Zeit, als ich studierte, wie in den frühen Jahren meines 

akademischen Wirkens war dieses Programm auch in der katholischen Theologie kräftig am 

Werk.

Pascals Unterscheidung zwischen dem Gott der Philosophen und dem Gott Abrahams, Isaaks 

und Jakobs diente als Ausgangspunkt dafür. In meiner Bonner Antrittsvorlesung von 1959 

habe ich mich damit auseinanderzusetzen versucht.

Dies alles möchte ich hier nicht neu aufnehmen. Wohl aber möchte ich wenigstens in aller 

Kürze versuchen, das unterscheidend Neue dieser zweiten Enthellenisierungswelle

gegenüber der ersten herauszustellen.

Als Kerngedanke erscheint bei Harnack die Rückkehr zum einfachen Menschen Jesus und zu 

seiner einfachen Botschaft, die allen Theologisierungen und eben auch Hellenisierungen 

voraus liege: Diese einfache Botschaft stelle die wirkliche Höhe der religiösen - 6 -



- 6 -

Entwicklung der Menschheit dar. Jesus habe den Kult zugunsten der Moral verabschiedet. Er 

wird im letzten als Vater einer menschenfreundlichen moralischen Botschaft dargestellt.

Dabei geht es im Grunde darum, das Christentum wieder mit der modernen Vernunft in 

Einklang zu bringen, eben indem man es von scheinbar philosophischen und theologischen 

Elementen wie etwa dem Glauben an die Gottheit Christi und die Dreieinheit Gottes befreie.

Insofern ordnet die historisch-kritische Auslegung des Neuen Testaments die Theologie 

wieder neu in den Kosmos der Universität ein: Theologie ist für Harnack wesentlich 

historisch und so streng wissenschaftlich.

Was sie auf dem Weg der Kritik über Jesus ermittelt, ist sozusagen Ausdruck der praktischen 

Vernunft und damit auch im Ganzen der Universität vertretbar.

Im Hintergrund steht die neuzeitliche Selbstbeschränkung der Vernunft, wie sie in Kants 

Kritiken klassischen Ausdruck gefunden hatte, inzwischen aber vom naturwissenschaftlichen 

Denken weiter radikalisiert wurde.

Diese moderne Auffassung der Vernunft beruht auf einer durch den technischen Erfolg 

bestätigten Synthese zwischen Platonismus (Cartesianismus) und Empirismus, um es 

verkürzt zu sagen.

Auf der einen Seite wird die mathematische Struktur der Materie, sozusagen ihre innere 

Rationalität vorausgesetzt, die es möglich macht, sie in ihrer Wirkform zu verstehen und zu 

gebrauchen: Diese Grundvoraussetzung ist sozusagen das platonische Element im modernen 

Naturverständnis.

Auf der anderen Seite geht es um die Funktionalisierbarkeit der Natur für unsere Zwecke, 

wobei die Möglichkeit der Verifizierung oder Falsifizierung im Experiment erst die 

entscheidende Gewißheit liefert.

Das Gewicht zwischen den beiden Polen kann je nachdem mehr auf der einen oder der 

anderen Seite liegen. Ein so streng positivistischer Denker wie J. Monod hat sich als 

überzeugter Platoniker bzw. Cartesianer bezeichnet.

Dies bringt zwei für unsere Frage entscheidende Grundorientierungen mit sich. Nur die im 

Zusammenspiel von Mathematik und Empirie sich ergebende Form von Gewißheit 

gestattet es, von Wissenschaftlichkeit zu sprechen.

Was Wissenschaft sein will, muß sich diesem Maßstab stellen. So versuchen dann auch die 

auf die menschlichen Dinge bezogenen Wissenschaften wie Geschichte, Psychologie, 

Soziologie, Philosophie sich diesem Kanon von Wissenschaftlichkeit anzunähern.

Wichtig für unsere Überlegungen ist aber noch, daß die Methode als solche die Gottesfrage 

ausschließt und sie als unwissenschaftliche oder vorwissenschaftliche Frage erscheinen läßt. 

Damit aber stehen wir vor einer Verkürzung des Radius von Wissenschaft und Vernunft, 

die in Frage gestellt werden muß.

- 7 -



- 7 -

werden wir zurückkommen. Einstweilen bleibt festzustellen, daß bei einem von dieser 

Sichtweise her bestimmten Versuch, Theologie „wissenschaftlich“ zu erhalten, vom 

Christentum nur ein armseliges Fragmentstück übrigbleibt.

Aber wir müssen mehr sagen: Der Mensch selbst wird dabei verkürzt. Denn die eigentlich 

menschlichen Fragen, die nach unserem Woher und Wohin, die Fragen der Religion und 

des Ethos können dann nicht im Raum der gemeinsamen, von der „Wissenschaft“ 

umschriebenen Vernunft Platz finden und müssen ins Subjektive verlegt werden.

Das Subjekt entscheidet mit seinen Erfahrungen, was ihm religiös tragbar erscheint, und das 

subjektive „Gewissen“ wird zur letztlich einzigen ethischen Instanz.

So aber verlieren Ethos und Religion ihre gemeinschaftsbildende Kraft und verfallen 

der Beliebigkeit. Dieser Zustand ist für die Menschheit gefährlich: Wir sehen es an den uns 

bedrohenden Pathologien der Religion und der Vernunft, die notwendig ausbrechen müssen, 

wo die Vernunft so verengt wird, daß ihr die Fragen der Religion und des Ethos nicht mehr 

zugehören. Was an ethischen Versuchen von den Regeln der Evolution oder von Psychologie 

und Soziologie her bleibt, reicht ganz einfach nicht aus.

Bevor ich zu den Schlußfolgerungen komme, auf die ich mit alledem hinaus will, muß ich 

noch kurz die dritte Enthellenisierungswelle andeuten, die zurzeit umgeht. Angesichts der 

Begegnung mit der Vielheit der Kulturen sagt man heute gern, die Synthese mit dem 

Griechentum, die sich in der alten Kirche vollzogen habe, sei eine erste Inkulturation des 

Christlichen gewesen, auf die man die anderen Kulturen nicht festlegen dürfe.

Ihr Recht müsse es sein, hinter diese Inkulturation zurückzugehen auf die einfache Botschaft 

des Neuen Testaments, um sie in ihren Räumen jeweils neu zu inkulturieren.

Diese These ist nicht einfach falsch, aber doch vergröbert und ungenau. Denn das Neue 

Testament ist griechisch geschrieben und trägt in sich selber die Berührung mit dem 

griechischen Geist, die in der vorangegangenen Entwicklung des Alten Testaments gereift 

war.

Gewiß gibt es Schichten im Werdeprozeß der alten Kirche, die nicht in alle Kulturen eingehen 

müssen. Aber die Grundentscheidungen, die eben den Zusammenhang des Glaubens mit 

dem Suchen der menschlichen Vernunft betreffen, die gehören zu diesem Glauben selbst und 

sind seine ihm gemäße Entfaltung.

Damit komme ich zum Schluß. Die eben in ganz groben Zügen versuchte Selbstkritik der 

modernen Vernunft schließt ganz und gar nicht die Auffassung ein, man müsse nun wieder 

hinter die Aufklärung zurückgehen und die Einsichten der Moderne verabschieden.

Das Große der modernen Geistesentwicklung wird ungeschmälert anerkannt: Wir alle sind 

dankbar für die großen Möglichkeiten, die sie dem Menschen erschlossen hat und für die 

Fortschritte an Menschlichkeit, die uns geschenkt wurden.

Das Ethos der Wissenschaftlichkeit ist im übrigen Wille zum Gehorsam gegenüber der 

Wahrheit und insofern Ausdruck einer Grundhaltung, die zu den Grundentscheiden des 

Christlichen gehört. – 8 -



- 8 -

Nicht Rücknahme, nicht negative Kritik ist gemeint, sondern um Ausweitung unseres 

Vernunftbegriffs und -gebrauchs geht es. Denn bei aller Freude über die neuen Möglichkeiten 

des Menschen sehen wir auch die Bedrohungen, die aus diesen Möglichkeiten aufsteigen und 

müssen uns fragen, wie wir ihrer Herr werden können.

Wir können es nur, wenn Vernunft und Glaube auf neue Weise zueinanderfinden; wenn wir 

die selbstverfügte Beschränkung der Vernunft auf das im Experiment Falsifizierbare 

überwinden und der Vernunft ihre ganze Weite wieder eröffnen.

In diesem Sinn gehört Theologie nicht nur als historische und humanwissenschaftliche 

Disziplin, sondern als eigentliche Theologie, als Frage nach der Vernunft des Glaubens an die 

Universität und in ihren weiten Dialog der Wissenschaften hinein.

Nur so werden wir auch zum wirklichen Dialog der Kulturen und Religionen fähig, dessen 

wir so dringend bedürfen. In der westlichen Welt herrscht weithin die Meinung, allein die 

positivistische Vernunft und die ihr zugehörigen Formen der Philosophie seien universal.

Aber von den tief religiösen Kulturen der Welt wird gerade dieser Ausschluß des 

Göttlichen aus der Universalität der Vernunft als Verstoß gegen ihre innersten 

Überzeugungen angesehen.

Eine Vernunft, die dem Göttlichen gegenüber taub ist und Religion in den Bereich der 

Subkulturen abdrängt, ist unfähig zum Dialog der Kulturen. Dabei trägt, wie ich zu zeigen 

versuchte, die moderne naturwissenschaftliche Vernunft mit dem ihr innewohnenden 

platonischen Element eine Frage in sich, die über sie und ihre methodischen Möglichkeiten 

hinausweist.

Sie selber muß die rationale Struktur der Materie wie die Korrespondenz zwischen unserem 

Geist und den in der Natur waltenden rationalen Strukturen ganz einfach als Gegebenheit 

annehmen, auf der ihr methodischer Weg beruht. Aber die Frage, w a r u m  dies so ist, die 

besteht doch und muß von der Naturwissenschaft weitergegeben werden an andere Ebenen 

und Weisen des Denkens – an Philosophie und Theologie.

Für die Philosophie und in anderer Weise für die Theologie ist das Hören auf die großen 

Erfahrungen und Einsichten der religiösen Traditionen der Menschheit, besonders aber des 

christlichen Glaubens, eine Erkenntnisquelle, der sich zu verweigern eine unzulässige 

Verengung unseres Hörens und Antwortens wäre. Mir kommt da ein Wort des Sokrates an 

Phaidon in den Sinn.

In den vorangehenden Gesprächen hatte man viele falsche philosophische Meinungen berührt, 

und nun sagt Sokrates: Es wäre wohl zu verstehen, wenn einer aus Ärger über so viel 

Falsches sein übriges Leben lang alle Reden über das Sein haßte und schmähte. Aber auf 

diese Weise würde er der Wahrheit des Seienden verlustig gehen und einen sehr großen 

Schaden erleiden.

Der Westen ist seit langem von dieser Abneigung gegen die grundlegenden Fragen seiner 

Vernunft bedroht und kann damit nur einen großen Schaden erleiden. Mut zur Weite der 

Vernunft, nicht Absage an ihre Größe – das ist das Programm, mit dem eine dem - 9 -



- 9 -

biblischen Glauben verpflichtete Theologie in den Disput der Gegenwart eintritt.

„Nicht vernunftgemäß (mit dem Logos) handeln ist dem Wesen Gottes zuwider“, hat 

Manuel II. von seinem christlichen Gottesbild her zu seinem persischen Gesprächspartner 

gesagt. In diesen großen Logos, in diese Weite der Vernunft laden wir beim Dialog der 

Kulturen unsere Gesprächspartner ein. Sie selber immer wieder zu finden, ist die große 

Aufgabe der Universität.

XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX

Kommentar:Viele Moslems haben ohne weiteres dem Papst verübelt, dass er überhaupt ein 

Zitat des Kaisers Michael Palaeologus in den Mund genommen hat. Jeder Hebel, der sich 

bietet, wird von diesen Heißspornen ausgenutzt. Obwohl der Papst doch sachlich argumentiert 

hatte! Ich erinnere mich dabei wieder mal an die alte Weisheit: „Wer einen Hund werfen will, 

der findet Steine – und wenn er das Straßenpflaster aufreißt!“ UB


